
Déclaration de la douzième  Assemblée
générale ordinaire

(XXe anniversaire de la fondation de la Société)

La XIIe Assemblée générale ordinaire de la Société Européenne de Culture s’est réunie à
Rome du 29 septembre au 2 octobre 1971. Après avoir entendu le rapport présidentiel d’Antony
Babel sur la vie de la Société au cours des vingt-six années écoulées depuis que l’idée en a été
lancée et sur ses activités depuis la dernière Assemblée ; le rapport du Secrétaire général, Umberto
Campagnolo, intitulé «la culture, catégorie de la crise», sur l’engagement historique de l’homme de
culture et  l’exposé  d’Henri  Janne sur  les  grands  courants  de  la  pensée  politique  et  religieuse
contemporaine devant le problème de la paix,  l’Assemblée a discuté et approuvé la déclaration
suivante, dont l’intention essentielle est de souligner la persévérance de la Société Européenne de
Culture dans ses efforts, l’unité de sa ligne de conduite et la cohérence de ses décisions successives.

En automne 1946, l’esprit de quelques hommes de culture s’est trouvé dominé par deux
sentiments qui les poussaient à entreprendre une action dont la nécessité s’imposait à eux avec la
force d’une obligation morale irrécusable : d’une part, le bonheur de la liberté retrouvée et de la
paix  rétablie,  d’autre  part,  l’angoisse  provoquée  par  la  division  du  monde  en  deux  blocs
idéologiques,  prêts,  semblait-il,  à  s’entre-détruire  selon  la  logique  inflexible  de  la  politique  de
puissance. Dans la conscience de ces hommes de culture, la conviction s’affermissait qu’une raison
d’unité devait dépasser un tel conflit,  que l’homme devait être pris dans sa totalité, au-delà des
divisions de toutes sortes, raciales, religieuses, nationales, sociales, etc. Les hommes de culture sont
apparus comme les interprètes naturels de cette aspiration à la solidarité et à la paix, unique réaction
possible à la menace d’un nouveau conflit mondial.

Le dialogue s’est révélé comme la seule voie qui leur était ouverte. La S.E.C. est née comme
la société du dialogue. Mais, si approprié que fût ce mot, il n’avait pas une signification univoque et
ne pouvait  suffire à concilier des attitudes différentes, souvent même opposées.  Aussi, dans ses
réunions, ses débats, ses études, ses publications, et notamment « Comprendre », la S.E.C. s’est-elle
efforcée de préciser ce concept en le dégageant progressivement de toutes les ambiguïtés qui le
voilaient, surtout à partir du moment où le mot fut galvaudé par suite de son extraordinaire succès.
Dès le commencement, elle a montré et démontré que l’accord commun devait constituer le point de
départ du dialogue et non pas son aboutissement. Elle a cherché à déterminer dans la réalité des faits
le contenu historique concret de cet accord et elle l’a reconnu dans la paix, dans le besoin absolu de
paix, impératif moral de notre temps. Sa tâche était alors de prouver qu’un tel impératif ne limitait
pas la liberté, mais qu’il en était la condition, la substance.

«La  paix  qui  n’a  pas  la  guerre  pour  alternative» est  donc  devenue  la  perspective
principale  de la S.E.C. :  c’est  cette  vérité que le dialogue est  appelé à révéler  à la conscience
humaine comme le devoir suprême du moment historique actuel. Tous les grands problèmes de
notre temps, ceux de la faim, de la pauvreté, de l’environnement, de même que ceux de l’égalité, de
la justice, de la liberté et de la démocratie, dont on fait dépendre parfois le destin du genre humain,
ne peuvent recevoir de solution que fondée sur la paix.

La doctrine de la Société a montré que «la paix qui n’a pas la guerre pour alternative» ne
pouvait être l’œuvre des États, de leur politique de puissance, ou, comme nous le disons aussi, de la
politique  ordinaire.  Tout  au  contraire,  la  paix  sera  l’œuvre  des  peuples,  de  leur  politique  de
solidarité, de ce que nous avons défini comme la politique de la culture.



Elle ne saurait donc être l’effet d’une idéologie ou d’une stratégie politiques particulières.
Elle  sera l’aboutissement  d’une compréhension et  d’une collaboration conscientes  et  constantes
marquant la solidarité de tous les hommes. La politique de la culture, qui est la politique de la
solidarité, est universelle. La Société commettrait par conséquent une erreur grossière, si, dans ce
dessein, elle prétendait élaborer un programme déterminé. Poursuivre la paix, aujourd’hui, c’est tout
simplement vivre et agir selon les exigences éthiques de notre temps.

Pour la première fois, les peuples, dans les relations internationales dont ils avaient toujours
été écartés et qui étaient l’apanage des États, de leurs gouvernements, de leur diplomatie, de leurs
armées, sont appelés à jouer un rôle décisif. L’expérience de notre siècle confirme que ces relations
n’échappent pas à leur emprise : c’est bien d’eux qu’elles sont destinées à recevoir les structures sur
lesquelles se construira la paix. Ce sont les peuples, malgré toute apparence, qui créent les États ; il
n’est donc nullement inconcevable qu’ils soient aujourd’hui appelés à instituer le droit, la justice
universels. Ce sera la plus grande révolution de l’histoire.

Au cours des débats, il a été relevé l’importance que peuvent assumer aujourd’hui, pour la
paix, les projets en faveur de la sécurité européenne. Certes, la S.E.C. voit avec la plus grande
sympathie les initiatives tendant à promouvoir la paix et la prospérité. Elle doit cependant répéter
que  sa  sympathie  ne  saurait  aboutir  à  des  engagements  qui  l’entraîneraient  en  dehors  de  son
autonomie.

La douzième Assemblée  générale  ordinaire  émet  le  vœu que la  S.E.  C.  persévère  dans
l’œuvre entreprise il y a plus de 25 ans. Elle exhorte le Conseil exécutif et le Secrétaire général à
maintenir une ligne dont les événements ont confirmé la justesse. Consciente d’avoir à modifier une
tradition  de  pensée  et  de  mœurs  plusieurs  fois  millénaire,  elle  demande  que  soient  repris  et
développés les projets de diffusion et d’action élaborés depuis l’origine de la Société. L’Assemblée
générale espère que la S.E.C., fidèle à son inspiration et à ses principes, verra sa doctrine s’imposer
et s’inscrire dans les faits.


